
Dossier pédagogique

Théâtre National de Nice | CDN Nice Côte d’Azur | Directrice Muriel Mayette-Holtz | 4-6, place Saint-François 06300 Nice | 04 93 13 90 90 | tnn.fr

 création   production 

Gargantua



VOS CONTACTS

POUR LE THÉÂTRE NATIONAL DE NICE :

JEANNE PHILIPPOT, ATTACHÉE À LA MÉDIATION ET AUX RELATIONS AVEC LES PUBLICS : jeanne.philippot@theatredenice.org

INÈS LENGLET, ATTACHÉE À LA MÉDIATION ET AUX RELATIONS AVEC LES PUBLICS : ines.lenglet@theatredenice.org

POUR LA DAAC-RECTORAT DE NICE :

MARILYN ORLANDI, ENSEIGNANTE ET CHARGÉE DE MISSION : marilyn.orlandi@ac-nice.fr

Gargantua
François Rabelais

Adaptation & mise en scène Hervé Van der Meulen

avec
Étienne Bianco, Élise Clary,

Amélie Kierszenbaum,
Armand Pitot, Laurent Prévot,

Lîla Sanchez,
Hervé Van der Meulen,

Carla Ventre

 création  production 

MARDI 16 DÉCEMBRE 2025 14H, 20H
MERCREDI 17 DÉCEMBRE 2025 20H
JEUDI 18 DÉCEMBRE 2025 14H, 20H

VENDREDI 19 DÉCEMBRE 2025 14H, 20H
SAMEDI 20 DÉCEMBRE 2025 15H
TNN, SALLE DES FRANCISCAINS

Musique Marc-Olivier Dupin Lumière Stéphane Deschamps Costumes Isabelle Pasquier
Production Théâtre National de Nice - CDN Nice Côte d’Azur

Avec le soutien du Fonds d’Insertion pour Jeunes Artistes Dramatiques, de la DRAC PACA et de la Région SUD

© Sauf mention contraire toutes les 
photos de ce dossier sont ©TNN



SommaireSommaire
ÉDITO

NOTE D’INTENTION D’HERVÉ VAN DER MEULEN, METTEUR EN SCÈNE

PORTRAITS

AVANT LE SPECTACLE , CRÉER UN HORIZON D’ATTENTE
DÉCOUVRIR LE MONDE DE RABELAIS EN 15 DATES

DÉCOUVRIR L’AUTEUR

DÉCOUVRIR UNE ŒUVRE HUMANISTE

ENTRER DANS L’ŒUVRE PAR UNE PRÉFACE

ENTRER DANS L’ŒUVRE PAR L’IMAGE

ATELIER D’ÉCRITURE : PROPOSITION DE SITUATIONS DE DÉPART

LES PERSONNAGES DE RABELAIS

STRUCTURE NARRATIVE DU SPECTACLE

DÉCOUVRIR LA LANGUE

QUIZ

APRÈS LE SPECTACLE, PROLONGER LA MAGIE
LA CRÉATION DE COSTUMES

L’ARTICLE DE JOURNAL : CHRONIQUE DES GUERRES PICROCHOLINES

RÉDACATION COLLECTIVE DE LA CHARTE DU RENOUVEAU

LE PORTRAIT RABELAISIEN

ANNEXES

Dossier rédigé par Marilyn Orlandi, professeure de français, culture générale & expression,
chargée de mission DAAC auprès du Théâtre National de Nice.



C’est quoi ?

Tu m’expliques ?

J’adore !!!

La Charte du spectateur au 
Théâtre National de Nice

• Le droit de s’installer 
confortablement (tout en 
respectant le matériel et 
les autres)
• Le droit de se couper
du monde, sans
téléphone
• Le droit de profiter du 
spectacle en silence 
• Le droit de ressentir 
plein d’émotions
• Le droit d’applaudir à 
tout rompre à la fin du 
spectacle
• Le droit de partager ce 
que j’en ai pensé, après 
le spectacle



 

1 
 

Édito 

 

Gargantua  ou la jubilation retrouvée  

Inviter Gargantua dans la salle des Franciscains, au cœur de cette ancienne église du XIII ᵉ 

siècle, c’est oser une rencontre aussi improbable que féconde : celle d’un lieu façonné par le 

recueillement avec un héros né pour l’excès, la fête, l’appétit vorace de vivre. L’ascèse des 

pierres et la démesure du géant s’y toisent, se répondent, s’ampli fient. Et soudain, le silence 

monastique s’ouvre à une langue qui déborde, qui éclate, qui ruisselle d’invention — la langue 

rabelaisienne, luxuriante, savoureuse, pleine comme une vendange.  

Car Gargantua , c’est cela : un kaléidoscope éclatant où se mêlent érudition et fantaisie, 

humanisme et farce, critique sociale et joie pure. Rabelais, maître des hyperboles et des 

renversements, y invente un monde où le rire devient arme, où la gourmandise devient 

éner gie vitale, où l’intelligence se déploie en feu d’artifice. Sous sa plume, les géants ne sont 

jamais de simples géants : ils sont les miroirs grossissants de nos ambitions, de nos travers, 

de nos espérances.  

À l’heure où notre monde se fissure d’inquiétudes, où le pessimisme ronge souvent les élans, 

il nous faut ce choc d’allégresse. Rabelais nous rappelle que penser peut être une jubilation, 

que comprendre peut  être une fête, que la liberté se conquiert aussi par l’insolence et la 

fantaisie. Sa fiction n’est pas fuite : elle est résistance. Résistance aux dogmes qui 

rétrécissent, aux institutions qui s’endorment, aux discours qui se referment. Et elle devient, 

par ses utopies mêmes, un appel vibrant à imaginer  autrement.  

C’est cette puissance que fait résonner aujourd’hui la création du Théâtre National de Nice. 

Hervé Van der Meulen, par son audace et sa finesse, parvient à transposer la verve 

rabelaisienne sur scène avec une intelligence éclatante. Son travail, à la fois drôle, ample et 

d’une grande précision dramaturgique, renouvelle notre regard sur le géant et redonne à la 

farce sa noblesse de pensée. Il fallait un metteur en scène capable d’embrasser l’excès sans 

le caricaturer, d’accueillir la profusion sans l’étouffe r : Hervé Van der Meulen relève ce défi 

avec panache.  

Et comment ne pas saluer les comédiennes et comédiens qui portent à vif cette langue 

torrentielle ? Grâce à leur énergie, leur virtuosité et leur joie de jouer, la scène devient 

banquet, joute, explosion de vie. Ils transforment chaque phrase en matière vi vante, chaque 

geste en élan, chaque rire en éclair de lucidité. Leur talent fait de Gargantua  non seulement 

un spectacle, mais une expérience — généreuse, contagieuse, profondément humaine.  

Dans la nef des Franciscains, la Renaissance respire à nouveau, pleine de son allure 

indomptée. Et une invitation nous est lancée, simple et lumineuse :  

Ouvrons grand l’appétit du monde. Rions sans mesure. Vivons avec audace.  

Marilyn Orlandi  

 

  



 

2 
 

  

C
ré

di
t p

ho
to

s 
: T

N
N

, L
éa

 S
ab

ou
n 



 

3 
 

Note d’intention  

Rabelais a bercé mes années de lycée (j’ai eu la chance d’avoir des professeurs de lettres 

insolents et courageux qui nous faisaient découvrir avec délectation les passages expurgés 

des manuels scolaires, dont le désormais célèbre « torche cul  »). Et je n’ai cessé d’y retourner 

régulièrement en tant que lecteur, que spectateur, que diseur... Cet auteur a la grande 

singularité de procurer deux manières de jouissance : celle de la lecture traditionnelle, mais 

aussi celle de la lecture à voix haute.   

En effet, la langue y est tellement dense, inventive, jubilatoire, qu’en lisant Rabelais on quitte 

souvent le registre de la lecture simple et personnelle pour celui de la profération. Les 

cascades de mots, les ruptures, les inventions, les jeux de sonorit és, les onomatopées, les 

barbarismes même, incitent le lecteur à partager ce qu’il lit. La lecture s’adresse aux autres, 

devient conviviale. Une connivence jubilatoire s’instaure entre celui qui dit et les auditeurs, 

qui se passionnent vite pour ces « folâ treries joyeuses  », et en viennent à rire à gorge 

déployée. À n’en pas douter les livres de Rabelais, sont des textes à dire, et donc à jouer ! 

D’ailleurs les dialogues foisonnent dans cette matière brute et gigantesque ! La lecture à voix 

haute facilite grandement la compr éhension d’un texte qui peut parfois sembler ardu.  

Nous voilà en présence d’une matière festive, composée de joyeux propos de table, héritière 

d’une littérature de colloques et de banquets, où s’échangent mots et mets. Car l’on mange 

beaucoup chez Rabelais et l’on y boit encore davantage. Gauloiseries et b âfreries s’y 

succèdent ! Jusqu’aux plaisanteries sexuelles des farces ! La « dive bouteille  » tient une place 

primordiale dans cette œuvre et nous ne l’oublierons pas... La joie et le vin sont ici les maîtres 

de cérémonie. Ils permettent de mettre tout sen s dessus dessous, à l’instar des fêtes des 

fous, venues tout droit du Moyen - Âge, ou des fêtes de l’âne qui permettaient de célébrer le 

monde à l’envers.  

Rabelais a inscrit dans son œuvre toute l’actualité évènementielle et culturelle de son temps, 

accumulant à loisir les références contemporaines. L’auteur inscrit les aventures de 

Gargantua dans son époque. Mais par son imagination débordante, sa verve, sa  joyeuseté, sa 

bouffonnerie, son esprit farcesque, il dépasse ce cadre et rejoint l’intemporel et l’universel. Il 

suggère une nouvelle vision de l’homme, une nouvelle philosophie. Rabelais propose une 

autre éthique de la vie, invente un monde jusqu’alors i nconnu, qui se concrétise dans la vision 

de l’Abbaye de Thélème. En cela il est profondément un homme de la Renaissance, et au - delà, 

un homme du Renouveau. Il est le symbole même tant de la plénitude que de la mutation des 

temps, de l’espoir et des folies,  des projets et des désillusions . 

Ce n’est pas un hasard si Jean - Louis Barrault avait tenu à remettre Rabelais au goût du jour 

juste après mai 68, et si ces dernières années (ce début de XXI e siècle n’est pas moins propice 

aux remises en question !) de nombreuses adaptations ont pu fleurir sur les scènes. Et la 

nécessité qui me semble advenir aujourd’hui de porter ces pages sur le plateau n’est pas non 

plus le fruit du hasard. En ces années du  début d’un siècle nouveau -  que tout un chacun 

pressent et vit comme témoin de bouleversements int enses -  l’immense appel d’air que 

suscite cette fresque jubilatoire me semble salutaire.  

La boulimie et l’irrévérence qui caractérisent les pages de Rabelais, sa volonté 

encyclopédique jusqu’à l’excès d’aborder tous les sujets, tous les thèmes, toutes les 

connaissances... participent d’une recherche gourmande et même gloutonne, d’un monde 

meil leur où tout serait mis en œuvre, afin de trouver, pour l’être humain, un terrain favorable 



 

4 
 

à sa soif de joie, d’harmonie, de plaisir ! À sa soif de curiosité ! À sa soif de savoir et de culture 

! À sa soif de philosophie et d’humanisme !  

Et tout cela dans un immense éclat de rire ! Un rire qui permet d’aborder les sujets les plus 

complexes, de faire passer les plaisanteries les plus saugrenues, mais qui permet aussi de 

soigner l’âme et le corps. L’œuvre de Rabelais vise une des plus graves  maladies de l’homme 

: la mélancolie. Rabelais pratique la thérapeutique du rire (et nous retrouvons là encore le 

médecin qu’il fut aussi). Un rire qui se recommande aussi comme le meilleur moyen suggéré 

par les Anciens pour faire passer un message sérieux  et difficile.  

Le personnage de Gargantua est le centre de l’aventure rabelaisienne, et reste dans les 

mémoires comme le symbole de cette Renaissance qui a ouvert les perspectives du monde 

moderne.  

Avec quelques - unes de 

ses pages les plus 

célèbres, fêtons et 

chantons l’un des génies 

de la littérature 

française. Buvons la vie 

! Mangeons la vie ! 

Jouissons la vie !  

Hervé Van der Meulen  

 

 

Crédit photo : TNN, Léa Saboun 



 

5 
 

Portraits  

 

Entretien avec Hervé Van der Meulen  -  « Rabelais est une fête et une philosophie »  

Marilyn Orlandi : Qu’est - ce qui vous a attiré dans le texte de Rabelais ?  

Hervé Van der Meulen :  J’ai découvert Rabelais 

au lycée grâce à un professeur qui nous faisait 

lire des passages interdits, comme le fameux « 

torche cul ». Très jeune, j’ai été séduit par cette 

langue drôle et exubérante. Plus tard, en 

dirigeant le théâtre - école d’Asnières, je 

cherchais des textes capables de mobiliser de 

grandes équipes, jeunes et expérimentés. 

Retomber sur l’adaptation de Barrault, 

monumentale et festive, a été une évidence. 

Aujourd’hui au TNN, je propose une troisième 

adaptation centrée  sur Gargantua , mêlant 

humour, musique et réflexion.  

MO : La langue de Rabelais est réputée musicale. 

Comment cela se traduit - il sur scène ?  

Hervé Van der Meulen  : Elle est naturellement 

rythmée et invente des mots à foison. Sur scène, 

cette musicalité se renforce par le chant, les 

passages scandés, la diction et la musique en 

direct, des instruments joués par les acteurs 

jusqu’à l’orgue de barbarie. Même traduite, la 

langue exige souffle, timbre et adresse au public.  

 

MO : Comment conciliez - vous la dimension populaire et l’humanisme de Rabelais ?  

Hervé Van der Meulen  : Rabelais, c’est un art de vivre. Le spectacle se termine à l’Abbaye de 

Thélème, utopie où « Faites ce que vous voudrez » signifie liberté et harmonie entre les 

hommes. L’alternance farce/fête et réflexion permet d’aborder l’éducation, la médecine, la 

guer re et la liberté sans jamais rompre le rythme. C’est la Renaissance qui nous parle : la joie 

et la réflexion peuvent coexister.  

MO : Comment traduisez - vous l’encyclopédisme du texte sur scène ?  

Hervé Van der Meulen  : Chez Rabelais, tout se mêle : nourriture, guerre, médecine, voyages, 

savoirs et anecdotes en cascade. Pour rendre cette richesse sur scène, nous travaillons 

entièrement à vue : costumes, accessoires, instruments, tout se transforme sous les yeux du 

specta teur. Les acteurs changent de rôle en un instant, passent du noble au paysan, du moine 

au soldat, tandis que la costumière Isabelle Pasquier a imaginé des bases steampunk 

contemporaines enrichies de costumes historiques — robes de moi ne, pourpoints du XVI e 

siècle, armures prêtées par l’Opéra de Nice… Chaque ajout, chaque détail traduit une nouvelle 

facette du récit. C’est une manière de montrer que l’encyclopédisme de Rabelais ne réside 

pas seulement dans le texte mais dans l’expérience totale : visuelle, s onore, rythmique. Le 

Crédit photo : TNN, Léa Saboun 



 

6 
 

mélange des époques et des générations, jeunes apprentis et comédiens expérimentés, 

renforce cette vitalité et cette profusion de savoirs. Comme dans le roman, tout est à la fois 

foisonnant, précis et joyeusement désordonné, mais toujours harmonieux.  

MO : Quel rôle joue la musique ?  

Hervé Van der Meulen  : Elle accompagne le rythme des scènes et des transitions, sert la fête 

et la parole. Certains passages sont chantés ou scandés, d’autres rythmés par les 

instruments ou les corps des comédiens. C’est un mariage constant entre langue, rythme et 

mouvement.  

MO : Quel effet souhaitez - vous produire sur le spectateur ?  

Hervé Van der Meulen  : Avant tout, qu’il s’amuse. Ensuite, qu’il ait envie de lire Rabelais et de 

réfléchir sur l’homme, la liberté et la curiosité. Le spectacle doit être un pont entre le plaisir 

de rire et la joie de comprendre, entre fête et pensée.  

MO : Vos projets pédagogiques comme Lettres à…  s’alimentent - ils mutuellement avec cette 

création ?  

Hervé Van der Meulen  : Tout se nourrit mutuellement. Avec Lettres à … mon ennemi , nous 

travaillons dans les classes pour que les élèves découvrent le plaisir d’écrire et surtout de 

dire un texte à voix haute. L’oralité est au cœur de cette démarche : savoir faire entendre un 

texte ancien, le rendre vivant, c’est exactement ce que l’on  fait sur scène avec Rabelais. Les 

comédiens qui vont dans les classes apprennent aussi à capter l’attention, à transmettre, et 

inversement, cette énergie rejoint le plateau. Les élèves finissent sou vent par rencontrer les 

acteurs et par prolonger l’expérience de lecture avec le spectacle : c’est un véritable échange 

entre écrit, parole et scène.  

 

* 

 

Isabelle Pasquier, une fée costumière au cœur du TNN  

Dans les coulisses du Théâtre National de 

Nice, il est des rencontres qui font vibrer 

l’imaginaire autant que la scène. Isabelle 

Pasquier, costumière de la nouvelle 

création Gargantua , est l’une de ces fées 

du théâtre : armée de ciseaux, de tissus et 

d’une créativité sans bornes, elle 

transforme les acteurs en géants, en 

moines, en servantes ou en guerriers, 

tout en sculptant l’espace visuel du 

plateau.  

 

« Mon rôle va bien au - delà de la mesure ou de la taille  », explique - t- elle. « Il s’agit de 

composer une silhouette qui raconte une histoire, qui fasse ressortir le caractère et la 

Crédit photo : TNN, Léa Saboun 



 

7 
 

physionomie du personnage. Comme en cuisine : chaque ingrédient, chaque proportion 

compte.  » 

Le costume, pour Isabelle Pasquier, n’est jamais décoratif. Il est un vecteur de sens, un signe 

graphique qui lit et révèle l’interprète. Chaque acteur commence avec une tenue de base — 

chemise, pantalon, gilet, ceinture, cuissardes — sur laquelle se super posent chapeaux, 

manteaux, accessoires steampunk ou historiques adaptés. Le tout se transforme à vue, sous 

les yeux du spectateur : un jeu de magie où l’acteur devient créateur de son personnage à 

chaque instant.  

Pourquoi le noir comme fil conducteur ? « C’est un trait de crayon  », précise - t- elle. « La base 

neutre met en valeur la silhouette et le geste, elle permet aux couleurs et matières des 

accessoires de ressortir, tout en laissant chaque acteur visible, identifiable, dans cette  

opulence de personnages.  » Les contrastes, les volumes et les matières — dentelle, métal, 

velours, cuir — s’assemblent avec soin, parfois détournés du XIXe siècle ou du début XXe : un 

pont entre Rabelais et nous, entre la Renaissance et notre époque.  

Le soin apporté aux détails est une véritable orchestration : chaque manteau, chaque 

chapeau, chaque armure ou pourpoint est pensé pour le confort et la mobilité de l’acteur. Les 

accessoires sont autant d’outils de jeu : sur scène, ils se prennent, se dépo sent, se manipulent 

à vue, rendant le costume vivant et modulable. Les répétitions sont autant d’essais de 

sculpture du geste et de la matière.  

« Un costume, c’est raconter une histoire, c’est une interprétation. Il sublime le jeu de l’acteur 

et déclenche l’imaginaire du spectateur », conclut - elle. « On peut grossir le trait, jouer avec 

les matières, inventer un monde. Les possibilités créatives son t infinies . » 

Dans Gargantua , cette approche devient spectacle en soi : la pierre de la Chapelle des 

Franciscains, les éclairages, les mouvements et les costumes s’entrelacent pour donner 

corps à Rabelais. Chaque acteur devient à la fois personnage et narrateur visuel, et sous les 

doigts d’Isabelle Pasquier, le théâtre se fait fête, encyclopédie et poésie.   

 

  



 

8 
 

Avant le spectacle, créer un horizon d’attente  

 

Découvrir le monde de Rabelais en 15 dates  

1485 

– Naissance de François Rabelais près de 

Chinon.  

1494 

– Début des guerres d’Italie : expédition de 

Charles VIII.  

1508- 1512 

– Michel - Ange réalise les fresques de la 

chapelle Sixtine.  

1515 

– François Ier devient roi de France et 

relance les guerres d’Italie.  

– Victoire de Marignan.  

1516 

– Parution de L’Utopie  de Thomas More.  

1517 

– Luther publie ses premières attaques 

contre l’Église, en particulier contre la 

papauté.  

– Léonard de Vinci s’installe en France.  

1525 

– Défaite de Pavie : François Ier est fait 

prisonnier et enfermé au château de 

Madrid. 

1526 

– Retour de captivité de François Ier.  

1531 

– Henri VIII se proclame « chef suprême » 

de l’Église d’Angleterre : naissance de 

l’anglicanisme.  

1533 

– Naissance de Michel de Montaigne.  

1534 

– L’« affaire des Placards » entraîne un 

durcissement de la surveillance envers 

libraires, écrivains et imprimeurs.  

1536 

– Mort d’Érasme.  

– Calvin publie L’Institution de la religion 

chrétienne . 

– Charles Quint envahit la France ; la 

Provence adopte la stratégie de la terre 

brûlée.  

1538 

– Calvin fonde à Strasbourg l’Église 

française réformée.  

– Entrevue d’Aigues - Mortes entre 

François Ier et Charles Quint, à laquelle 

Rabelais assiste.  

1547 — 31 mars  

– Mort de François Ier. Henri II lui 

succède.  

1549 

– Joachim du Bellay publie Défense et 

illustration de la langue française , 

manifeste fondateur de la Pléiade.  

1553 — 14 mars  

– Mort de François Rabelais.  

Ces différents repères pourront être 

utilisés pour répartir des recherches 

rapides entre les élèves.   

 

* 

 

 

 



 

9 
 

Découvrir l’auteur  : biographie avant - scène   

François Rabelais voit le jour vers 1485, aux abords de 

Chinon, dans une vallée où circulent déjà les murmures de 

la Renaissance. Rien, chez cet enfant de famille aisée, 

n’annonce l’écrivain torrentiel qu’il deviendra — sauf peut -

être cette faim insatiable de savoir, qui très tôt l’arrache au 

simple apprentissage pour le conduire vers une curiosité 

plus vaste, presque indisciplinée. Il étudie, questionne, 

contredit parfois ; on l’admire pour son intelligence 

fulgurante autant qu’on s’agace de son esprit fro ndeur.  

Entré chez les moines, il y étouffe vite : les murs trop 

stricts ne peuvent contenir un esprit qui cherche l’air, les 

langues, les idées neuves. En 1524, il quitte le cloître et 

reprend sa route : d’abord Montpellier pour la médecine, 

puis Lyon, ville d’imprimeurs et de savants où la pensée 

circule aussi vite que le sang. Il soigne, enseigne, observe, 

et se rapproche de ces artisans du livre qui, plus encore que les universités, façonnent le 

monde à venir. Pour déjouer les regards inquiets des censeurs, il  signe parfois d’un nom 

renversé, Alcofribas Nasier — clin d’œil autant que protection.  

C’est dans cette effervescence lyonnaise qu’il publie Pantagruel  puis Gargantua . Les géants 

qu’il met en scène ne sont pas que des créatures de fiction : ce sont des êtres capables 

d’élargir le regard du lecteur. Leur univers déborde de vitalité, d’apprentissage joyeux, 

d’utopies pédagogiques où l’on s’instruit par désir, non par cra inte. À travers eux, Rabelais 

défend une pensée neuve, où la liberté de comprendre vaut autant que le savoir acquis.  

Toujours médecin, il voyage en Italie, découvre d’autres façons de vivre et de penser, et trouve 

auprès du cardinal du Bellay un allié précieux. Viendront ensuite le Tiers Livre  et le Quart 

Livre , textes plus audacieux, parfois sévèrement amputés par les autorités — car Rabelais 

n’a jamais craint d’exposer l’absurde, le dogmatique, ou le pouvoir mal assuré.  

Devenu curé de Meudon, il meurt en 1553. Mais son œuvre, elle, continue d’échapper à toute 

clôture : elle respire, rit, déroute, questionne. On peut la lire en savant, en joueur, ou en 

humaniste ; elle accueille toutes les postures, pourvu qu’on soit prêt à s’y engager sans 

tiédeur.  

Car Rabelais n’est pas seulement un auteur : il est une voix. Une voix qui roule, qui heurte, qui 

bondit, et qui demande à être dite. Son écriture n’est jamais figée : elle appelle le souffle, le 

rythme, la profération publique. Ses listes démesurées, ses brusques glissements de ton, ses 

inventions burlesques sont autant d’invitations à partager, à faire circuler la langue comme 

un vin généreux que l’on verse d’une grande carafe.  

Lire Rabelais ensemble, c’est retrouver une forme de fraternité immédiate : un rire qui 

rassemble, une gaîté qui ne masque rien mais révèle tout. Il est l’écrivain des tables ouvertes, 

des histoires que l’on psalmodie en chœur, des récits qui se tiennent d ebout, presque 

physiques.  

Ce n’est pas une joie facile qu’il offre : c’est une joie combative. Une façon de traverser la 

mélancolie en la défiant. Chez lui, la fête n’est jamais simple divertissement : elle renverse 

les hiérarchies, abîme les certitudes, remet l’homme face à sa lib erté. L’Abbaye de Thélème 

Image appartenant au domaine public  



 

10 
 

en est l’emblème : un lieu où l’on apprend à se gouverner soi - même, à vivre selon l’élan plutôt 

que selon la crainte.  

Rabelais appartient à son siècle, mais il excède toutes ses frontières. Il est un écrivain de 

Renaissance, oui, mais aussi un écrivain de recommencement : il rappelle que l’esprit humain 

s’élargit quand il ose, que le savoir n’est jamais triste, et que le rire peut être une manière — 

souveraine — de rester vivant.  

 

QUESTIONS :   

1. Quels métiers François Rabelais a - t- il exercés au cours de sa vie ?  

2. Quelles raisons ont poussé Rabelais à publier certains de ses livres sous le nom d’« 

Alcofribas Nasier » ?  

3. Quelles grandes idées Rabelais défend - il à travers les aventures de ses géants et sa 

manière d’écrire ?  

Interrogations possibles pour vérifier la compréhension de la biographie.  

 

* 

 

Découvrir une œuvre humaniste   

L’humanisme selon Rabelais : une philosophie de vie à partager sur scène  

L’œuvre de Rabelais est plus qu’une suite d’aventures ou de farces : c’est un art de vivre, une 

véritable philosophie. À travers Gargantua  et Pantagruel , il imagine un monde où la 

connaissance, le plaisir et la liberté s’allient pour permettre à l’homme de s’épanouir dans 

l’harmonie. Cette vision culminera dans l’Abbaye de Thélème, utopie joyeuse fondée par 

Gargantua et frère Jean, où la devise « Fais ce que tu voudras » prend tout son sens : non pas 

la licence anarchique, ni l’excès débridé, mais la liberté guidée par le respect des autres et la 

responsabilité individuelle.  

La connaissance et l’éducation : instruire pour libérer  

Rabelais défend l’idéal d’un savoir total et vivant : l’homme doit apprendre tout ce qui peut 

éclairer sa compréhension du monde — géographie, histoire, sciences, langues, observation 

de la nature et des sociétés. Il dénonce la rigidité des écoles médiéval es et imagine une 

éducation humaniste qui forme des hommes instruits, capables de raisonner, de gouverner 

et de vivre en harmonie avec leurs semblables. Sur scène, cette idée se traduit par des 

dialogues et des situations qui opposent l’ancienne école à l’ enseignement nouveau, alternant 

moments comiques et instants de réflexion.  

Une critique lucide de la religion  

Moine lui - même, Rabelais n’hésite pas à railler les abus de l’Église : moines hypocrites, 

superstitions, hiérarchie excessive de Rome. Mais il défend une spiritualité simple et éclairée, 

fondée sur la lecture directe des textes sacrés et sur la pratique ve rtueuse, sans ostentation. 



 

11 
 

À travers ses œuvres, il s’inscrit dans l’élan des premiers humanistes et réformateurs, qui 

placent l’homme et sa conscience au centre de la vie morale.  

Le rire et la farce : des instruments de pensée  

Chez Rabelais, tout est démesure : géants, situations absurdes, jeux de mots, onomatopées, 

barbarismes. Le rire n’est pas gratuit : il est l’outil de la réflexion, le moyen de faire passer 

des idées sérieuses avec légèreté. Comme il l’écrit : « Mieux vaut écrire en faisant rire, car le 

rire est le propre de l’homme. » Sur scène, l’humour devient une force qui emporte le 

spectateur dans les exubérances de la fête, des banquets et des beuveries, mais l’invite 

aussitôt à réfléchir sur l’éducation, la médecine,  la guerre, la liberté, la justice et la relation 

entre les hommes.  

Une philosophie humaniste : la liberté harmonieuse  

La grande leçon de Rabelais est là : l’homme, instruit et libre, peut vivre dans l’harmonie avec 

ses semblables. La liberté n’est ni l’anarchie ni l’exagération : elle s’exerce avec responsabilité 

et dans le respect de l’autre. L’Abbaye de Thélème en est l ’incarnation théâtrale et symbolique 

: un lieu où l’on apprend à savourer la vie, à partager le savoir, à conjuguer plaisir, travail et 

curiosité.  

Ainsi, l’humanisme de Rabelais est un appel à la joie et à la pensée : un monde où l’exubérance 

et la farce alternent avec la réflexion et la sagesse, où le plaisir de vivre et la curiosité 

intellectuelle se nourrissent mutuellement. Sur scène, cette alter nance rythme le spectacle 

: moments de fiesta et de gourmandise, suivis de méditation sur l’éducation, la liberté et la 

condition humaine.  

Rabelais nous offre une leçon toujours actuelle : apprendre à jouir de la vie tout en apprenant 

à penser, rire et réfléchir ensemble. Une utopie incarnée, à portée de voix et de corps, que le 

théâtre rend vivante aujourd’hui.  

 

* 

 

Entrer dans l’œuvre par une préface  

On pourrait le raconter comme ça. Un jeune homme,  moine parce que cadet de famille, dans 

un couvent finalement  plus libéral que bien d’autres, découvre le grec et les études modernes, 

et, quelque diable aussi, je pense, le poussant, inaugure une aventure p ersonnelle, 

intellectuelle et esthétique. Le XVI e siècle  débutant est encore «  le beau XVI e siècle  » où tout 

paraît promis  : une monarchie stable, une richesse nationale suffisante, un vent de 

découvertes et de livres venus d’Italie, un ancien monde qu’on apprend, paganisme et Bible 

réconciliés, un nouveau monde qui s’ouvre, science et foi réconciliables, le désir d’être, de 

vivre, la certitude de changer, de restaurer, de voir renaître. Tels sont les débuts de François 

Rabelais, notre seul auteur - monde, le  symbole même tant de la plénitude que de la mutation 

des temps, de l’espoir et des folies, des projets et des désillusions. Vingt ans pour écrire et 

faire tant d’autres  choses.  […] Et vous voici maintenant, vous. Avez - vous peur ? non des 

géants, mais de l ’ancien français, des références obscures, du dépaysement historique  ? de 

ne pas savoir qui est Bartole, Lanterne du droit, ni Jupiter, César, et tous les dieux de l’Olympe, 

ni la nymphe Araxa, ni Charles  Quint ? Vous écartez - vous prudemment de tous les auteurs 



 

12 
 

réputés  savants, ou universitaires ? D’ailleurs, vous méfiez - vous des universitaires actuels  ? 

Avez - vous inversement l’impression de régresser au pays des ogres bons pour les contes 

pour enfants à quoi les éditions actuelles vouent le plus souvent (vu leur  nombre) les deux 

premiers livres de Rabelais ? Il partage ce destin avec Perrault et La  Fontaine, qui avaient 

pourtant cru écrire pour la société galante (c’est - à- dire l’élite culturellement évoluée) de leur 

temps et se retrouvent tous deux, le  loup, l’ag neau, la grand - mère, le renard, la belette et le 

petit lapin en compagnie sans doute des moutons de Panurge (quand même en l’absence du 

loup et du renard de Pantagruel). Peur de ne pas comprendre et de s’ennuyer, peur de perdre 

son temps à des balivernes ( même consacrées par le temps), de perdre son temps à des 

exercices imposés d’admiration (même quand l’objet semble facile)  … Certes Rabelais n’est 

pas simple, c’est même un univers exceptionnellement dense, un kaléidoscope 

d’informations, de sensations, de  trous noirs. Pourtant… vous lisez et vous allez au cinéma 

voir bien plus difficile et parfois bien plus régressif ou les deux en même temps. C’est - à- dire 

que vous acceptez complètement les conventions de ce  livre ou de ce film. S’il y a des 

hommes bleus volants, et des grands singes dans les îles cachées du Pacifique, si 

Quentin  Tarantino passe son temps à pasticher des scènes du cinéma antérieur, si l a science -

fiction et le fantastique sont les meilleurs instruments d’exploration des peurs, des espoirs, 

de l’actualité, alors vous savez déjà comment lire Rabelais. En l’acceptant et en acceptant de 

ne pas tout comprendre. Des fictions qui ne se confondent pas avec la réalité, mais 

l’apprivoisent, qui vous apportent l’expérimentation, et non des solutions. No us trouvons 

inconfortable et risquée notre incompréhension  : cela est si vieux, est - ce un système perdu  ? 

Nous qui sommes si modernes ne saurions - nous pas gérer ce qui a été fait par un monde qui 

en savait moins que nous ? Ne pouvons - nous accepter l’incomp réhensible  ? Comme si notre 

expérience aussi quotidienne qu’inconsciente ne baignait pas dans d’étranges jeux 

sémiotiques, beaucoup plus absurdes que le décalage historique et pourtant très bien 

acceptés. […] Il faut s’y faire et l’avouer sans honte : le m onde n’est pas incompréhensible, il 

est seulement approximatif. Et accepté. Si vous le pouvez, pourquoi n’en ferez - vous pas ainsi 

avec ce livre  […] ? 

[…] Vous objecterez le problème pratique, surtout quand on n’y comprend quand même pas 

grand - chose dans la distance historique établie par la langue et les contextes. Dites - vous 

bien que le lecteur du XVI e siècle ne cesse aussi d’aller d’écueil en surprise, dans un lexique 

surabondant qui n’est qu’à peine installé dans la langue française. Il n’a pas de notes dans ses 

éditions, et traverse donc des trous noirs, pas toujours les mêmes selon qu’il a quelque 

connaissance de la cuisine, des armes, des livres, d e l’architecture, de la navigation, et peut -

être pas grand - chose de tout cela. Il a lui aussi l’impression d’un texte non traduit et qui le 

snobe en agitant sous ses yeux des listes d’auteurs plus illisibles au sens propre les uns que 

les autres. Vous pass ez outre  : en somme, c’est une île du Quart  Livre. Et déjà, là, vous créez. 

Et bien des textes doivent leur survie, leur vitalité, au fait que des lecteurs font sur eux des 

contresens auxquels l’auteur ne souscrirait sans doute pas, limité qu’il était par les valeurs 

de son époque de vie. Revenons aussi sur la question du plaisir de lire  ; c’est elle d’abord que 

revendiquent les préfaces  : sens profond ou superficiel, sens ou insanité, sans le plaisir pas 

de lecture, pas de sens, pas de lecteurs, pas d’effe ts. Il faut croire que Rabelais a procuré du 

plaisir, ou passe pour le faire, car sa ténacité dans la mémoire collective dépasse, et 

largement, la laborieuse mémoire de ses éditeurs et annotateurs. Il n’a jamais quitté la scène, 

il est plus qu’un livre et plus qu’un auteur :  un mythe.   

Marie- Madeleine Fragonard, extraits de la préface dans  Les Cinq Livres des faits et dits de Gargantua et 

Pantagruel , François Rabelais, trad. en français moderne de M. - M. Fragonard, édition bilingue, Gallimard,  « Quarto  

», 2017. 



 

13 
 

QUESTIONS :  

1. Quel portrait de Rabelais l’autrice construit - elle dans les premières lignes ? Montrez 

comment elle associe l’écrivain à un moment d’optimisme historique.  

2. Comment l’autrice met - elle en scène la relation entre le lecteur moderne et Rabelais 

? Comment suggère - t- elle la peur ou la méfiance du lecteur contemporain.  

3. Étudiez l’usage des comparaisons avec le cinéma et la culture populaire. Quel effet 

produit ce rapprochement  ? 

4. L’expression « le monde n’est pas incompréhensible, il est seulement approximatif » 

est centrale. Expliquez - la et montrez en quoi elle constitue une clé d’interprétation 

pour lire Rabelais aujourd’hui.  

5. Comment l’autrice met - elle en parallèle les difficultés des lecteurs du XVI ᵉ siècle et 

celles des lecteurs d’aujourd’hui ? Quel est l’enjeu de cette comparaison ?  

6. . Analysez  l’argument selon lequel les lecteurs créent eux - mêmes le sens, parfois au -

delà de l’intention de l’auteur. Comment cette idée modifie - t- elle la conception de 

l’œuvre littéraire et de l’interprétation ?  

7. Le texte se clôt sur l’affirmation que Rabelais est « plus qu’un livre et plus qu’un auteur 

: un mythe  ». Expliquez cette formule et montrez comment l’ensemble de la préface 

justifie cette conclusion.  

 

VERSION COLL  ÈGE : 

1. Comment l’autrice présente - t- elle Rabelais au début du texte ?  

2. Pourquoi un lecteur d’aujourd’hui peut - il avoir peur ou se sentir perdu en lisant 

Rabelais ?  

3. Pourquoi l’autrice compare - t- elle Rabelais au cinéma ou à des films fantastiques ?  

4. Que veut dire l’idée qu’on peut lire Rabelais même si on ne comprend pas tout ?  

5. En quoi les lecteurs d’autrefois avaient - ils, eux aussi, des difficultés ?  

6. Selon l’autrice, pourquoi les lecteurs créent - ils une partie du sens du livre ?  

 

* 

 

 

 

 

 

 



 

14 
 

Entrer dans l’œuvre par l’image   

 

« L'éducation de Gargantua » Gargantua dans son berceau. Illustration par Gérard Grandville (1803-1847) XIXe siècle 

 

ACTIVITÉ :   

• Distribuer la caricature et demander aux élèves de regarder attentivement l’image.  

1. Que voyez - vous en premier ? (personnages, décor, gestes…)  

2. Quels éléments paraissent exagérés ou étranges ?  

3. Quelle impression générale l’image vous fait -  elle ? (amusante, inquiétante, 

absurde…)  

• Identification des procédés comiques et satiriques   

Faire repérer quelques procédés de caricature : Hyperbole (taille gigantesque du personnage, 

exagération des proportions), Grotesque (traits physiques, situations) , Ironie ou parodie 

(attitude des personnages, détails humoristiques)  

 

* 

 

 



 

15 
 

Les personnages de Rabelais  

Gargantua  : Héro éponyme, fils de Grandgousier et Gargamelle. C’est un géant, curieux, 

généreux et humaniste.  

Évolution : Sauvage et naïf à son arrivée à Paris, il devient un roi sage, pacifique et juste, 

refusant l’emprisonnement arbitraire et l’annexion injuste de territoires. Son nom, « 

Gargantua », évoque « que grand tu as (gosier) », soulignant son appétit lé gendaire et son 

gigantisme comique. Il est l’incarnation de l’humanisme renaissant et du roi idéal à la manière 

de François Ier.  

Grandgousier : Père de Gargantua. C’est un roi généreux, bon vivant, amateur de vin et de 

repas copieux. Il représente la sagesse et l’art de gouverner par la modération et le 

compromis.  

Gargamelle :  Mère de Gargantua, fille du Roi des Parpaillons. Géante, capable d’une 

prodigieuse ingestion, mais représentée comme épouse respectable et mère attentive.  

Frère Jean des Entommeures :  Moine guerrier et compagnon fidèle de Gargantua. Dévoué 

mais brutal, il n’hésite pas à tuer ses ennemis même repentants. Il incarne la justice active 

face à l’injustice ; figure contrastée de l’homme d’Église : courageux mais moins clément que 

Gargantua.  

Ponocrates : Précepteur humaniste. « Travailleur infatigable », il éduque Gargantua à la fois 

dans le savoir, l’artisanat, le corps et l’esprit. C’est un modèle de l’éducation humaniste, 

s’opposant à la scolastique et à un savoir purement livresque.  

Les antagonistes et figures de désordre  

Picrochole et ses alliés  : le roi est impulsif, violent, obsédé par le pouvoir et les possessions. 

Il symbolise la tyrannie, l’égoïsme, le refus du dialogue et caricature du monarque injuste.  

Holopherne et Jobelin Bridé : Représentants d’une éducation archaïque et stérile. Sophistes 

et maîtres rigides, attachés au savoir livresque et déconnectés du monde réel.  

Autres « rassotés » et figures comiques  : Janotus de Bragmardo, ducs de Tournemoule, Bas 

de Fesse, capitaine Merdailler, Marquet. Parfois grotesques, grivois ou absurdes ; certains 

sont humains ordinaires, d’autres géants.  

Mots clés  

• Gigantisme et réalisme : Les géants apparaissent dans des épisodes de démesure 

(nourriture, farces, torche - cul), mais Rabelais les rend parfois « normaux » pour des 

scènes d’éducation ou de dialogue, équilibrant comique et cohérence narrative.  

• Onomastique : Les noms sont symboliques et souvent humoristiques ; ils mêlent des 

références locales et des inventions comiques.  

• Humanisme : Les personnages illustres (Gargantua, Grandgousier, Ponocrates) 

incarnent une vision idéale de l’homme, de l’éducation et du pouvoir, dans la lignée de 

la Renaissance.  

 

* 

 



 

16 
 

Structure narrative du spectacle   

1. Prologue  : La permanence de l’absurde et de la joie  

Le prologue installe un miroir entre le XVI ᵉ siècle de 

Rabelais et notre  époque. Deux mondes, deux 

calamités : l’Ordre et le Désordre.  Les acteurs 

dressent le tableau d’une société saturée 

d’informations,  marquée  par la répression, la 

cruauté et les conflits.  Face à ce chaos, Rabelais et 

les humanistes proposent une seule arme :   la joie. 

La foi en l’Homme et en la vie devient un acte de 

résistance. Le rire , la santé, la vitalité, 

l’enthousiasme sont autant de moyens de défier  le 

simulacre de la mort.  

LE SAVIEZ - VOUS ?  

Pendant le spectacle, un orgue de barbarie est 

utilisé.  

Pour découvrir l’instrument, Origine et histoire de 

l’orgue de barbarie .  

 

2. La naissance et la jeunesse du géant  

Une naissance prodigieuse  

Gargantua naît fils de Grandgousier et Gargamelle après un banquet  phénoménal. Sa mère, 

affamée, engloutit une quantité astronomique de  tripes. L’enfant ne sort pas par les voies 

naturelles mais par l’oreille  gauche de sa mère, poussant son premier cri : «  À boire ! À boire 

! ». De là naît son nom : « Gargantua » – « que grand tu as… le gosier ! ».  

L’enfance et le torche - cul  

Élevé au vin et sous la garde de 17 913 vaches, le jeune Gargantua se livre à des expériences 

grotesques et scatologiques. Son étude du torche - cul, après essais multiples avec gants, 

chapeaux, animaux et papier, conclut que le meilleur ustensile est le cou  d’une oie bien 

duveteuse, pour la « volupté mirifique » qu’il procure.  

3. L’échec de l’éducation médiévale et le voyage à Paris  

L’éducation scolastique  

Grandgousier confie Gargantua à Maître Thubal Holopherne, adepte de la scolastique. Mais la 

mémoire, les répétitions, l’oisiveté matinale (« Boire matin est le meilleur ») échouent : 

Gargantua devient « fou, niais, tout rêveux et rassoté ».  

Le départ pour Paris  

Sur les conseils d’un vice - roi, Ponocrates, pédagogue humaniste, prend le relais. Arrivé à 

Paris sur sa jument gigantesque, Gargantua urine sur le peuple de Lutèce et accroche les 

cloches de Notre - Dame à son animal.  

Crédit photo : TNN 

https://pauliphonic.be/fr-histoire-de-l-orgue-de-barbarie.html
https://pauliphonic.be/fr-histoire-de-l-orgue-de-barbarie.html


 

17 
 

La farce des savants  

Les maîtres de la Sorbonne envoient Maître Janotus réclamer les cloches, avec des 

syllogismes absurdes et du latin de cuisine. Cette parodie de l’érudition médiévale ouvre enfin 

la voie à l’éducation humaniste.  

4. La guerre de Picrochole et l’utopie de Thélème  

Les Guerres Picrocholines  

Le conflit éclate suite aux ambitions démesurées du roi Picrochole. Gargantua revient de 

Paris et se distingue dans la bataille, accompagné du moine guerrier Frère Jean des 

Entommeures, qui préfère l’action aux prières.  

Clémence et sagesse  

Après la victoire, Grandgousier prône modération et clémence. Il ne détruit pas ses ennemis 

et transmet à Gargantua son trône et une partie de ses biens.  

L’Abbaye de Thélème  

Pour récompenser Frère Jean, Gargantua fonde l’Abbaye de Thélème, utopie humaniste :  

• Sans murs ni cloches.  

• Ouverte aux hommes et aux femmes de bonne éducation.  

• Une seule règle : « Fais ce que tu voudras » ( Fay ce que vouldras ). 

Rabelais y montre sa foi en la liberté guidée par l’honneur et le courage, loin de la contrainte 

ou de l’excès. Ici, la joie, la curiosité et la responsabilité individuelle s’entrelacent pour créer 

une société idéale, reflet de l’humanisme renaissant.  

 

* 

 

Découvrir la langue  

On estime que dans Gargantua  seulement, Rabelais a forgé près de 800 néologismes ou mots 

« inventés » à partir de racines, préfixes, suffixes — mélangeant latin, grec et français — pour 

enrichir son univers verbal.   

Certains mots rarement utilisés aujourd’hui, ou d’un registre très familier / argotique ― 

comme torche - cul  ― sont typiques de son humour carnavalesque : l’objectif était d’ébranler 

les convenances, de faire rire, choquer, interroger.   

D’autres termes ou expressions sont passés dans le français moderne : pantagruélique , 

gargantuesque , guerre picrocholine , ou substantifique moelle . 

 

 

 

 



 

18 
 

Vocabulaire Rabelaisien : Un Festin de Mots  

Catégorie  Mot ou Expression  Signification et Usage Rabelaisien  

Vos Mots + 

Dérivés  
Picrocholine  

Qui vient de Picrochole ; se dit d'une querelle ridicule 

ou d'une guerre sans motif sérieux.  

 Pantagruélique  
Relatif à Pantagruel ; synonyme de démesuré, 

gigantesque (souvent pour un repas ou une soif).  

 Torche - cul  
Terme désignant ce qui sert à s'essuyer, rendu célèbre 

par l'énumération burlesque de Gargantua.  

 Grandgousier  
Personnage, père de Gargantua ; par extension, 

désigne un gros mangeur ou un gourmand.  

 Beuveur / Beuverie  
Grand buveur. Le terme exprime la joie de la 

consommation et le plaisir des sens.  

 Rabelaisant  
À la manière de Rabelais ; joyeux, truculent, plein 

d'humour gras et de vitalité.  

 Pétaudière  
Lieu où règne le désordre et l'anarchie (se dit de 

l'assemblée des fous de la justice).  

 Horrifique  Qui provoque l'horreur, l'effroi.  

Exagération 

(Hyperbole)  
Gargantuesque  

Démesuré, gigantesque, en référence à la taille du 

géant Gargantua (synonyme de pantagruélique).  

 Chytrerie  Grande quantité, abus de boisson.  

 Gouleyant  
Agréable au gosier, délicieux à boire (souvent pour le 

vin).  

La Nourriture  

et la Soif  
Tripes  

Mets favori des convives à la naissance de Gargantua, 

symbole de la boulimie et de la cuisine populaire.  

 Fouaces  
Galettes à l'origine de la dérisoire Guerre 

Picrocholine.  

 Latteux / Laitageux  
Personnes qui vivent principalement de lait (désigne 

souvent les paysans ou les hommes de peu).  

 Andouilles  
Souvent utilisées dans les batailles burlesques de 

Pantagruel.  

 Gargouille  La gorge, le gosier (lié à Gargantua).  

Néologismes  

et Verbes  
Thélème  

Utopie de l'Abbaye fondée par Frère Jean, lieu de la 

liberté et de l'harmonie humaniste.  



 

19 
 

Catégorie  Mot ou Expression  Signification et Usage Rabelaisien  

 Braguette  
Sorte de poche ornementée attachée au haut - de-

chausses (souvent exagérée chez Rabelais).  

 Badaud  
Niais, celui qui regarde n'importe quoi sans 

intelligence (désigne les Parisiens).  

 
Sorbonicole / 

Sorbonagre  

Termes péjoratifs désignant les théologiens de la 

Sorbonne (critique de la scolastique).  

 Rassoté  
Devenu sot, abruti, dégradé par une mauvaise 

éducation.  

Le Langage et 

l'Érudition  
Gommer  Synonyme de boire (avec ardeur).  

 Sybarite  
Personne qui recherche les plaisirs de la vie et la 

mollesse.  

 Sophiste  
Professeur dont l'enseignement est jugé stérile et 

vain (critique de la méthode médiévale).  

 Gothique 
Se dit de l'écriture ancienne et illisible, ou, par 

extension, de l'éducation médiévale désuète.  

 Bénédictions  
Souvent détourné pour désigner de bons repas ou les 

actes de la bouche.  

 Libre Arbitre  
Principe de la règle de Thélème : "Fais ce que tu 

voudras".  

Humour et satire  Folâtrie  
Action de plaisanter, de se comporter de manière 

légère et gaie.  

 Mondaineté 
L'attrait pour les plaisirs de ce monde, que Rabelais 

ne condamne pas.  

 Joyeuseté  Qualité d'être joyeux, de bonne humeur.  

 Truculence  
Caractère haut en couleur, réaliste et comique (du 

style de Rabelais).  

 Volupté Plaisir intense (physique ou sensuel).  

 Clémence  
Vertu de Grandgousier, qui pardonne après la victoire, 

opposée à la folie guerrière.  

 Gaudir  Se réjouir, jouir, festoyer.  

 

 

 



 

20 
 

ATELIER 1  : « FAIS TON MOT A LA RABELAIS  » 

 Chaque élève invente 3 mots nouveaux selon les procédés observés :  

• Ajouter préfixes ou suffixes démesurés ( ultra - , - issime , - atoire ) 

• Combiner des mots ( glouton - magnifique , riogastronome ) 

• Détourner un mot moderne ( smartphonerie , selfie - buvard ) 

 

ATELIER 2  : « LE DICTIONNAIRE PANTAGRUELIQUE  » 

 

En petits groupes, inventer 5 mots et leur définition.  

Exemple : flambustif : adj. – Se dit d’un rire si fort qu’il fait trembler la table.  

 

LE SAVIEZ - VOUS ? 

 10 expressions qu'on doit au génie de Rabelais   

 

* 

 

 

 

  

https://www.lalanguefrancaise.com/expressions/10-expressions-quon-doit-au-genie-de-rabelais


 

21 
 

Un quiz pour jouer avec ses connaissances   

Un Festin de Mots et de Géants, quiz farfelu et jubilatoire pour des élèves attentifs  

Instructions  : Choisissez la meilleure réponse pour chaque question, mais attention, 

l'insolence et la fantaisie sont de mise !  

 

1. Rabelais était passionné de savoir et de 

sciences. En plus d'être écrivain et moine, 

quel métier lié au corps humain a - til exercé?  

A. Cuisinier Royal (pour Gargantua)  

B. Architecte (pour le château de Chinon)  

C. Médecin  

D. Alchimiste (transformateur de plomb en 

or)  

2. Dans quel grand mouvement de la 

Renaissance, qui met l'Homme au centre, 

croit en l'éducation et l'ouverture d'esprit, 

s’inscrit l 'œuvre de Rabelais  ? 

A. Le Spatio - temporel (voyage dans le 

temps)  

B. Le Gargantuaisme (culte de l'excès)  

C. L'Humanism e 

D. Le Dogmatisme (pensée fermée)  

3. Rabelais a dit : « Mieux vaut écrire en 

faisant rire, car le rire est propre à 

l'homme.  » Pour lui, le rire et le grotesque 

sont...  

A. Des simples farces pour enfants  

B. Une arme pour critiquer et faire réfléchir  

C. Une façon de cacher ses vraies idées  

D. Le bruit que fait un géant en mangeant  

4. Quel personnage appartient à l’univers de 

Rabelais ?  

A. Voldemort  

B. Lupin  

C. Gargamelle  

D. Pikachu  

5. L’expression « L’habit ne fait pas le moine  » 

signifie que … 

A.   Les moines partent en vacances dans de 

camps nudistes  

B.   Les apparences peuvent être trompeuses  

C.   On reconnaît un moine à son habit  

D.   Certains moines s’habillent très mal  

6. Dans le chapitre 13 de Gargantua , le jeune 

géant fait l’éloge du «  torche - cul  » et 

détermine le meilleur ustensile pour 

s’essuyer. D’après lui, quel l’objet qui offre la 

plus grande «  béatitude  ? » 

A. Un coq de velours vert  

B. Le cou d’une oie bien duveteuse  

C. Le manuscrit d’un poème ennuyeux  

D. Un bout d’écorce de chêne  

7. Quel était le pseudonyme  un peu bizarre 

que Rabelais utilisait pour éviter la censure ?  

A. Alcofribas Blagueur  

B. Pantagruel Le Grand  

C. Alcofribas Nasier  

D. Maître François des Gourmandises  

8. On t’a parlé de « l'ascèse des pierres  » (le 

recueillement) de l'église des Franciscains et 

de la « démesure du géant  ». Cette figure de 

style, qui associe deux termes opposés pour 

créer un effet de surprise, s'appelle...  

A. Une Métaphore  

B. Une Hyperbole  

C. Un Oxymore  

D. Une Litote  



 

22 
 

9. La langue rabelaisienne est « luxuriante, 

savoureuse, pleine comme une vendange  ». 

Elle est comparée à...  

A. Un petit ruisseau timide  

B. Un kaléidoscope éclatant (mélange riche)  

C. Une formule mathématique compliquée  

D. Un monologue ennuyeux  

10. Si l'on considère la phrase «  Ouvrons 

grand l'appétit du monde. Rions sans mesure. 

Vivons avec audace.  », quel est le thème 

central de l'œuvre de Rabelais mis en avant ?  

A. La peur des géants  

B. La joie de vivre, la résistance et la liberté 

de penser  

C. L'ennui monastique  

D. L'interdiction de rire trop fort  

11. Au XVIe siècle, Rabelais écrivait au début 

de la Réforme religieuse (avec Luther et 

Calvin). Quelle est l'idée majeure qu'il défend 

sur la religion ?  

A. Il faut interdire toute forme de religion  

B. Il faut suivre aveuglément les moines  

C. Il critique les abus de l'Église mais défend 

une vraie foi simple basée sur les textes 

sacrés  

D. Il veut que le Pape déménage à Lyon  

 

 

12. Quelle est la devise de l’Abbaye de 

Thélème  ? 

A. À ce moment - là, j’ai su  

B. Fait ce que tu veux  

C. L’union fait la force  

D. Qui dort dine  

13. L'expression «  Le monde n'est pas 

incompréhensible, il est seulement 

approximatif  » signifie que...  

A. Il faut toujours chercher une solution 

parfaite à tout  

B. L'existence est un chaos total sans aucun 

sens  

C. Il faut accepter une certaine ambiguïté et 

un flou (comme dans le texte de Rabelais) 

sans chercher à tout contrôler  

D. Tous les géants ont une mauvaise vue  

14. Rabelais est un contemporain de…  

A. Martin Luther King  

B. Jules  

C. Louis XIV  

D. Montaigne  

15. Lire Rabelais , c’est accepter...  

A. Le fait que l'auteur est meilleur que nous  

B. De ne pas tout comprendre et de se laisser 

porter par la fiction  

C. De retenir toutes les dates historiques  

D. D'acheter le livre en édition bilingue  

 

 

Réponses  : 1 – C ; 2 – C ; 3- B ; 4- C ; 5- B ; 6- B ; 7-  C  ; 8- C ; 9- B ; 10- B ; 11- C ; 12- B ; 13- C ; 14- D ; 

15-  A/B   

 

 



 

23 
 

Après le spectacle , prolonger la magie  

 

Dans la peau d’isabelle pasquier, la création de costume  

Dans les coulisses du Théâtre National de Nice, 

Isabelle Pasquier travaille comme une véritable fée. 

Costumière de Gargantua , elle transforme les acteurs 

en géants, moines, guerriers ou servantes avec une 

magie presque tangible.  

« Un costume raconte une histoire », explique - t- elle. 

« Il révèle le personnage, sublime le jeu de l’acteur et 

déclenche l’imaginaire du spectateur.  » Chaque acteur 

commence avec une tenue de base — chemise, gilet, 

pantalon et cuissardes — sur laquelle se superposent 

accessoires, chapeaux et manteaux steampunk . Les 

costumes se transforment à vue : un geste, un ajout 

et le personnage prend vie 

sous nos yeux.  

Le noir domine comme un trait de crayon, mettant en valeur les 

matières et volumes choisis avec soin. Dentelle, métal, velours ou 

cuir s’entrelacent pour créer un univers à la fois Renaissance et 

contemporain. Chaque élément est pensé pour le confort et la  

mobilité des acteurs, qui deviennent à la fois personnages et 

narrateurs visuels.  

Avec Gargantua , le costume n’est pas seulement vêtement : c’est un 

langage, un geste, une fête pour les yeux. Grâce à Isabelle Pasquier, 

la scène devient un véritable livre vivant, où l’exubérance de Rabelais 

s’écrit dans chaque pli, chaque accessoire, chaque silhouette. Un 

moment de théâtre absolument magique.  

Pour (re)découvrir le Steampunk  : Steampunk  : l’univers rétrofuturiste 

entre vapeur, mode et culture alternative   

Crédit photo : TNN, Léa 
Saboun 

Crédit photo : Marilyn Orlandi 

C
ré

di
t p

ho
to

s 
: I

sa
be

lle
 P

as
qu

ie
r 

https://glumagazine.com/steampunk-lunivers-retrofuturiste-entre-vapeur-mode-et-culture-alternative/
https://glumagazine.com/steampunk-lunivers-retrofuturiste-entre-vapeur-mode-et-culture-alternative/


 

24 
 

ACTIVITÉ :  CREER UN PERSONNAGE EVOLUTIF POUR GARGANTUA  

• Comprendre la fonction dramaturgique du costume  

• Concevoir un tableau d’inspiration (moodboard)  

• Imaginer une silhouette graphique évolutive (costume transformable)  

Chaque groupe doit inventer une « tenue de base  » neutre et noire, inspirée de la démarche 

d’Isabelle Pasquier, puis créer un tableau d’inspiration (moodboard)  pour un personnage de 

Gargantua , choisir 3 accessoires maximum qui permettront à l’acteur de devenir ce 

personnage à vue et proposer une brève fiche de conduite de costume.   

À la fin, chaque groupe présente :  

✔ 1 moodboard  

✔ 1 silhouette de base  

✔ 1 personnage transformé (avec accessoires)  

✔ 1 fiche costume (brève « conduite costume  ») permettant à toute habilleuse de s’y 

retrouver  

1. Mini atelier : « Un costume = un geste  », le but est d’intégrer la notion de transformation 

visible, rapide et lisible pour le spectateur.  

En groupe, les élèves imaginent 3 gestes qui pourraient suffire à « devenir  » un personnage 

(ajouter un manteau, poser un chapeau, mettre une écharpe, etc.).  

2. Contraintes pour le moodboard  : 

• couleurs (dominante s  : noir , nuances de gris, métal)  

• textures (dentelle, cuir, métal, velours)  

• références visuelles steampunk  

• éléments évoquant le personnage (moines → cordon, érudit → livres, démon → 

cornes abstraites…)  

• volumes (épaules, capes courtes, jupettes, sur - jupes)  

3. Créer la tenue de base  

Chaque groupe dessine ou décrit une tenue constituée de : chemise noire (matière à choisir), 

gilet noir (velours, cuir, tissu structuré…), pantalon noir (ou jupe), cuissardes ou chaussures 

noires en veillant à jouer sur les textures. On peut, en fonction des classes, exiger des termes 

techniques précis pour les matières (ex : Velours de soie/côtelé ? Cuir lisse/vieilli ? Coton 

sergé/fin ?)  

La tenue doit être confortable, sobre mais “graphique”, prête à recevoir des accessoires et 

cohérente avec un univers  steampunk qui réinvente Rabelais   

4. Sélectionner les 3 accessoires maximum  

Ces accessoires doivent suffire à “faire exister” le personnage, être compatibles avec la tenue 

de base, être faciles à mettre/enlever à vue et avoir une justification dramaturgique. Cette 

étape permet de revenir sur la fonction dramaturgique du personnage  (Comique, Érudit, Force 

brute, etc.) ainsi que sur le trait dominant . (Exagération, Faim, Peur, Savoir inutile, etc.)  



 

25 
 

Exemples :  

• Le Berger → besace, cape courte en toile, toque en laine  

• Frère Jean → capuche + corde + grand chapelet revisité steampunk  

• Maître Janotus → lunettes, collet rigide, parchemin métallique  

• Servante → tablier structuré, fichu - transformable, gants de travail  

5. Présentation orale  : Chaque groupe présente la tenue de base, le moodboard, le 

personnage choisi, les accessoires et un geste de transformation à vue  

6. Rédaction d’une mini conduite costume  

(Destinée à une habilleuse qui reprendrait la pièce .) 

 

Modèle à compléter :  

1. Nom du personnage  

2. Éléments portés  

• Tenue de base ✔ 

• Accessoire 1 : …  

• Accessoire 2 : …  

• Accessoire 3 : …  

3. Ordre d’habillage / geste à vue  

4. Justification : pourquoi ces matières / formes ?  

5. Temps estimé pour le changement  

6. Contraintes de mobilité  
 

 

* 

 

L’article de journal  : Chronique des guerres picrocholines   

Support  : Scène 10 Picrochole, la guerre de la représentation voir annexe 4 ( l’enseignant 

pourra proposer le texte rabelaisien en regard )  

 

Retour avec les élèves sur leur souvenir de l’épisode  : Quels sont les événements clés de la 

scène ? Quels personnages y participent et comment ? Quels éléments relèvent de la 

démesure et de l’exagération comique caractéristiques de Rabelais ? Quelles émot ions ou 

réactions cette scène suscite - t- elle ?  



 

26 
 

ACTIVITÉ  : ASSURER LA COUVERTURE MÉDIATIQUE DE L’ÉVENEMENT EN REDIGEANT 

L’ARTICLE DE JOURNAL CORRESPONDANT    

Les élèves endossent le rôle de journalistes de l’époque ou reporters modernes. Ils doivent 

produire un article informatif et vivant qui restitue l’épisode de manière compréhensible (pour 

un public externe ). 

Souligner que l’article peut inclure :  

• Titre accrocheur et sous - titres  

• Chronologie des événements  

• Témoignages fictifs de personnages (Gargantua, soldats, villageois…) et / ou 

descriptions des batailles et des incidents absurdes  

Les illustrations de l’article pourront, par exemple, être empruntées aux photos partagées 

sur le site du TNN.   

Variante  : « Imaginez que Gargantua et les habitants de Thélème ou les soldats picrocholiens 

ont aujourd’hui accès aux réseaux sociaux. Comment partageraient - ils les événements de 

leur vie démesurée ?  » 

 

* 

 

Rédaction collective de la charte du renouveau  

Rédiger une « Charte  » symbolisant le Renouveau et le monde à l'envers (remise en question 

de l'ordre établi) pour faire le lien entre l'époque de Rabelais (Renaissance/Humanisme) et le 

début du XXI e siècle.  

ACTIVITÉ  :  

Recherche collective des sujets contemporains  : demander aux élèves de lister trois 

contraintes ou maladies de notre époque que Rabelais, par son optimisme et sa joie, 

chercherait à soigner ou à dépasser.  

Exemples : pessimisme écologique, pression scolaire, surconsommation, désinformation,  …  

1. Rappel des Concepts :  

• La soif de Savoir/Culture : toutes les sciences, encyclopédique, curiosité, 

humanisme  

• La soif de Joie/Plaisir : jubilatoire, rire, manger, boire, jouissance, liberté 

retrouvée  

• Le Monde à l'Envers/l'Irrévérence : fêtes des fous, mise tout sens dessus 

dessous, bouffonnerie, contestation  

 

 

 



 

27 
 

2. Constitution des groupes :   

Former des groupes. Chaque groupe est chargé de rédiger un article de la Charte du 

Renouveau.  

 

Exemple de thèmes d’articles  : 

Article 1 : L'Instruction et la Curiosité -  Comment développer la soif de savoir et l'esprit 

encyclopédique dans l'école et la société d'aujourd'hui ?   

Article 2 : La Joie et la Santé de l'Âme -  Quelles règles pour pratiquer la "thérapeutique du 

rire" et la "liberté retrouvée" pour combattre la mélancolie et le stress ?  

Article 3 : Le Monde à l'Envers (L'Irrévérence) -  Quelles normes sociales ou règles du 

quotidien faudrait - il mettre sens dessus dessous pour vivre mieux ? Quelles autorités ou 

idées faut - il contester joyeusement ?  

Contraintes d’écriture  :  Les articles doivent être rédigés dans un style grandiloquent, 

exubérant et légèrement excessif, en s'inspirant de l'énergie de Rabelais (même sans utiliser 

sa langue). Objectif  : obtenir l'article le plus boulimique, le plus ambi tieux et le plus complet 

ainsi que celui qui est le plus fidèle à l'esprit de joie et d'irrévérence du spectacle.  

 

* 

 

Le portrait Rabelaisien  

Pour Faire le Portrait d'un Géant de la Ripaille  

Il faut prendre :  

1. La Dose d'Hyperbole  

Prenez d'abord un sac d'exagération, non pas une mesurette, mais la pleine jatte du 

démesuré, et avec elle, brodez, amplifiez, déchainez la phrase.  

Ajoutez - y tous les superlatifs que vous trouverez, le plus gargantuesque , le pire abyssal , le 

follement croustillant , pour que le vin ne soit jamais bon, mais le nectar des dieux cuvé sous 

la patte d'un éléphant. Et n'hésitez jamais à faire de votre réponse un long trait de trompette 

sur au moins une phrase, complexe, sinueuse et absolument fanfaronne.  

2. Le Sac d'Accumulation  

Prenez ensuite le Style Foisonnant , celui qui aime entasser, empiler, enguirlander les mots 

sans fin.  

Intégrez dans chaque description trois éléments au moins — et même quatre, et même cinq, 

comme on remplit la hotte d'un ogre gourmand. Que ces éléments soient séparés par des 

virgules éblouies ou par une conjonction inattendue qui fait trébucher le sens. Pour que l'îlot 

flottant soit garni de dragées d'argent, d'amandes confites et d'un océan de pistaches 

moulues.  



 

28 
 

3. Le Mots - Valises et l'Érudition Populaire  

Choisissez alors deux par deux les mots qui ne s'entendent jamais : le Vocabulaire Érudit tiré 

des grimoires secrets ( le cabalistique , l'ineffable , l'impétrant ) et le Vocabulaire Joyeusement 

Vulgaire de la basse - cour et du banquet ( le ventre , la gueule , le rot  et la tripaille ). 

Mélangez - les à la pelle pour créer un ton érudit - déraisonnable, Une fausse antiquité 

saupoudrée de citations parodiées (« comme disait le savant Bacbuc dans son traité perdu 

De la grande Bidoche…  ») et créez vos propres néologismes qui claquent sur la langue : le 

mégaloventreux , le flamboyoconde , l'espiègrissime . 

4. La Charrue d'Incongruité  

Enfin, ne soyez jamais logique ! C'est le moment de l'Association d'Idées Incongrue qui doit 

provoquer le rire et le Comique de Situation !  

Associez l'odeur violette à la cuisse de dinde. Associez la haute philosophie au bruit des pieds 

crottés. Et surtout, n'oubliez pas d'y mettre la Référence Gourmande et Corporelle : le ventre 

plein, le rire sonore, la gloutonnerie. Car l'objectif final est de peindre un univers bouffon, 

truculent et pleinement VIVANT !  

Ce portrait sera un chef - d'œuvre de Rire et d'Écriture !  

 

ACTIVITÉ  :  

Compose ton portrait en choisissant 6 entrées parmi toutes celles proposées dans cette liste . 

Pense à te faire préciser le sens des mots qui te semblent inconnus.   

Petite liste pour faire un portrait à la manière de Rabelais   

1. Si j’étais une boisson de pleine ripaille…  

2. Si j’étais un juron savoureux…  

3. Si j’étais un dessert pantagruélique…  

4. Si j’étais un parfum entêtant…  

5. Si j’étais une tempête d’humeur…  

6. Si j’étais un tintamarre tonitruant…  

7. Si j’étais un géant de la pensée…  

8. Si j’étais un proverbe scandaleux…   

9. Si j’étais une querelle burlesque…  

10. Si j’étais un miracle absurde…  

11. Si j’étais une vertu scandaleuse  … 

12. Si j’étais une tenue d’apparat…  

13. Si j’étais un bruit de banquet…  

  



 

29 
 

ANNEXES  

 

Annexe 1 -  Les liens aux programmes de français   

En quatrième   

Gargantua  de Rabelais peut, par exemple, être travaillé à partir des entrées « Regarder le 

monde, inventer le monde : la fiction pour interroger le réel » et « Vivre en société, participer 

à la société — Individu et société : confrontations de valeurs . L’œuvre crée un univers irréel 

— géants, hyperboles, situations grotesques — qui permet de réfléchir, avec humour et 

distance, aux enjeux de son époque : éducation, guerre, religion et structures politiques, tout 

en mettant en lumière la tension entre l’in dividu et le s règles collectives.  

La satire des institutions, par exemple à travers l’éducation médiévale (chapitre 14), met en 

évidence les limites d’un système rigide incapable de développer la liberté et le jugement 

personnel. À l’inverse, l’enseignement humaniste de Ponocrates et la jo urnée idéale de 

Gargantua proposent un modèle d’éducation équilibrée, qui forme des individus libres, curieux 

et responsables.  

Cette réflexion sur la formation de l’individu se prolonge dans l’Abbaye de Thélème (chapitre 

57). La devise « Fais ce que voudras » illustre une société où la liberté individuelle s’articule 

avec la confiance et la vertu. Rabelais y imagine un modèle soci al idéal, invitant à interroger 

la réalité et à réfléchir aux valeurs nécessaires pour vivre ensemble, en équilibre entre 

autonomie personnelle et règles collectives.  

Le recours au comique, au gigantisme et à l’hyperbole permet de mettre en relief les 

comportements humains et de rendre visibles, derrière le rire, les valeurs et les travers de 

la société. Ainsi, Gargantua  illustre à la fois la fonction critique de la fiction et la confrontation 

entre l’individu et les normes sociales, et s’inscrit pleinement dans les objectifs du 

programme de 4 e. 

En troisième   

Dans le cadre des entrées « Dénoncer les travers de la société » et « Agir sur le monde / Agir 

dans la cité : individu et pouvoir », Gargantua  de Rabelais trouve une place naturelle. L’œuvre 

met en scène un univers comique et démesuré, où géants, hyperboles et situations absurdes 

permettent de réfléchir sur la société de la Renaissance tout en amusant le lecteur.  

Rabelais dénonce avec humour les institutions et les comportements humains. La satire 

touche l’éducation médiévale, caricaturée dans le chapitre 14, ainsi que la guerre absurde, les 

ambitions politiques et l’hypocrisie du clergé et des religieux combattant s. Ces critiques, 

toujours indirectes et comiques, illustrent la capacité de la littérature à engager le lecteur, à 

dénoncer des dysfonctionnements sociaux et à stimuler la réflexion critique.  

Parallèlement, l’utopie humaniste de l’Abbaye de Thélème offre un modèle de société idéale 

où liberté et responsabilité coexistent. La devise « Fais ce que voudras » invite à interroger 

le réel : quelles conditions permettent à l’individu de s’épanouir tou t en participant à la vie 

collective ? Cette fiction est un outil pour penser l’organisation sociale et les valeurs qui 

fondent la cité. L’étude de Thélème permet également d’aborder les utopies et contre - utopies, 

de réfléchir aux contraintes sociales et d e mettre en évidence l’usage du comique par 



 

30 
 

Rabelais : hyperbole, grotesque, satire et ironie contribuent à critiquer le réel tout en captivant 

le lecteur.  

Enfin, le contraste entre l’enseignement médiéval et l’éducation humaniste de Ponocrates 

montre que former des individus libres, responsables et cultivés constitue la base d’une 

société équilibrée. De ce point de vue, Gargantua  illustre parfaitement la confrontation entre 

l’individu et le pouvoir, entre liberté personnelle et règles collectives, et s’inscrit pleinement 

dans les objectifs des programmes de 3 e. 

Au lycée pour les voies générales et technologiques  

Gargantua  illustre les valeurs fondamentales de l’humanisme. Le personnage incarne la foi 

dans le progrès et la raison, ainsi que l’importance d’une éducation complète, alliant 

formation intellectuelle et exercice du corps. L’œuvre valorise le rejet des préjugés et  des 

dogmes, et promeut une ouverture au monde, aux langues et aux sciences, reflet des idéaux 

humanistes de la Renaissance.  

Parallèlement, Rabelais propose un modèle social idéal à travers la fondation de l’Abbaye de 

Thélème. Cette utopie permet d’étudier la pensée sociale de la Renaissance et de montrer 

comment un idéal collectif peut constituer une critique implicite du monde  réel. Elle offre 

également un point de comparaison avec Utopia  de Thomas More (1516), en mettant en 

évidence l’articulation entre liberté individuelle et organisation de la société.  

Enfin, Gargantua  se prête à un travail sur la littérature comique et la construction 

argumentative par le rire. L’œuvre mobilise l’hyperbole — géants, nourriture démesurée —, 

le grotesque, l’ironie et la parodie du sérieux pour critiquer les comportements humains et 

les i nstitutions. Ces procédés permettent de réfléchir aux enjeux sociaux et éducatifs tout en 

captant l’attention du lecteur et en stimulant sa capacité de jugement critique.  

Son importance historique, littéraire et culturelle fait de Gargantua  une œuvre incontournable 

du patrimoine français, inscrite au cœur de la mémoire collective et des programmes 

scolaires.  

Au lycée dans les voies professionnelles   

Gargantua  de Rabelais peut constituer un outil précieux pour le français en voie 

professionnelle. L’œuvre allie comique, utopie et réflexion humaniste, permettant aux élèves 

d’analyser les institutions, les comportements humains et les rapports de pouvoir.  

Gargantua  incarne les valeurs de l’humanisme : foi dans la raison, ouverture au monde, rejet 

des dogmes et éducation complète du corps et de l’esprit. La fondation de l’Abbaye de Thélème 

offre un modèle social idéal, où liberté et responsabilité coexistent, permett ant de réfléchir 

aux contraintes et aux valeurs de la société réelle, en lien avec les utopies de la Renaissance, 

comme Utopia  de Thomas More.  

Le comique, l’hyperbole, le grotesque et l’ironie servent à critiquer les institutions et les 

travers humains, démontrant comment la fiction peut dénoncer le monde tout en stimulant 

la réflexion et l’argumentation. L’œuvre, par son poids historique et litt éraire, appartient au 

patrimoine culturel français et s’inscrit pleinement dans les objectifs du programme : 

développer la pensée critique, la capacité d’argumenter et la compréhension des enjeux 

sociaux et humains.  

 



 

31 
 

Extraits suggérés :  

• Gargantua , chap. 14 (« Comment Gargantua fut mis à l’école ») pour la satire de 

l’éducation médiévale.  

• Gargantua , chap. 57 (« La règle de Thélème : Fais ce que voudras ») pour l’utopie 

humaniste et la réflexion sociale.  

• Guerres picrocholines ou exploits démesurés pour analyser la critique sociale par le 

comique et l’hyperbole  

 

* 

 

Annexe 2 -  Vers le brevet   

Chapitre 14 -  Comment Gargantua fut instruit par un sophiste en lettres latines.  

Après avoir entendu ces propos, le bonhomme Grandgousier fut saisi d'admiration en 

considérant le génie et la merveilleuse intelligence de son fils  Gargantua. Il dit à ses 

gouvernantes  : 

« Philippe, roi de Macédoine, découvrit le bon sens de son fils Alexandre en le voyant diriger 

un cheval avec dextérité  : ce cheval était si terrible et indomptable que nul n'osait le monter 

parce qu'il faisait vider les étriers à tous ses cavaliers, rompa nt à l'un le cou, à un autre les 

jambes, à un autre la cervelle, à un autre les mâchoires. Alexandre, observant la chose à 

l'hippodrome (c'était l'endroit où l'on faisait évoluer et manœuvrer les chevaux), se rendit 

compte que la nervosité du cheval n'étai t due qu'à la frayeur que lui causait son ombre. L'ayant 

donc enfourché, il le fit galoper contre le soleil de telle sorte que l'ombre tombait derrière lui 

et, par ce moyen, il rendit le cheval aussi docile qu'il le désirait. C'est ce qui amena son père 

à prendre conscience de l'intelligence divine que son fils portait en lui, et il le fit très bien 

instruire par Aristote qui était alors le plus prisé de tous les philosophes grecs.  

E t moi, je vous assure qu'à la seule conversation que j'ai eue tout à l'heure, en votre présence, 

avec mon fils  Gargantua, je comprends que son intelligence participe de quelque puissance 

divine tant je la trouve aiguë, subtile, profonde et sereine ; il att eindra un souverain degré de 

sagesse s'il est bien éduqué. C'est pourquoi, je veux le confier à quelque sage pour qu'il soit 

instruit selon ses capacités, et je ne regarderai pas à la dépense.  » 

Gargantua , François Rabelais   

QUESTIONS  : 

1 -  Pourquoi les cavaliers avaient - ils peur de monter le cheval ? Relevez deux conséquences 

dangereuses mentionnées dans le texte.  

2-  Comment Alexandre parvient - il à maîtriser le cheval ? Reformulez en trois phrases 

maximum la stratégie qu’il utilise.  

3 -  Relevez dans le discours de Grandgousier deux adjectifs qui qualifient l’intelligence de 

Gargantua et expliquez brièvement ce que chacun révèle de lui.  



 

32 
 

4 -  Relevez deux verbes au passé simple dans le récit de Grandgousier. Expliquez brièvement 

l’usage de ce temps dans ce passage.  

5 -  Relevez dans le passage une hyperbole et expliquez en quoi elle contribue à la 

représentation du cheval ou du danger qu’il représente.  

Rédaction  

Sujet d’imagination  

Après avoir constaté l’intelligence exceptionnelle de son fils, Grandgousier décide de 

rencontrer personnellement le savant qui sera chargé de l’instruction de Gargantua.  

Rédige le récit de cette rencontre.  

 

* 

 

  



 

33 
 

Annexe 3 – Scène 10 du spectacle   



 

34 
 



 

35 
 

 

 

* 

 



 

36 
 

Annexe 4 -  Les costumes  

« Les maladies du costume de théâtre  », Roland Barthes,  Article  paru dans la revue « Théâtre 

populaire  », 1955 

Je voudrais esquisser ici, non une histoire ou une esthétique, mais plutôt une pathologie, ou 

si l'on préfère, une morale du costume de théâtre. Je proposerai quelques règles très simples 

qui nous permettront peut - être de juger si un costume est bon ou mau vais, sain ou malade.  

Il me faut d'abord définir le fondement que je donne à cette morale ou à cette santé. Au nom 

de quoi déciderons - nous de juger les costumes d'une pièce  ? On pourrait répondre (des 

époques entières l'ont fait) : la vérité historique ou le bon goût, la fidéli té du détail ou le plaisir 

des yeux. Je propose pour ma part un autre ciel à notre morale  : celui de la pièce elle - même. 

Toute œuvre dramatique peut et doit se réduire à ce que Brecht appel son  gestus  social, 

l'expression intérieure, matérielle, des conflits de société dont elle témoigne. Ce  gestus , ce 

schème historique particulier qui est au fond de tout spectacle, c'est évidemment au metteur 

en scène à le découvrir et à le manifester : il a à sa disposition, pour cela, l'ensemble des 

techniques théâtrales  : le jeu de l'acteur, la mise en place, le  mouvement, le décor, l'éclairage, 

et précisément aussi  : le costume.  

C'est donc sur la nécessité de manifester en chaque occasion le  gestus  social de la pièce, 

que nous fonderons notre morale du costume. Ceci veut dire que nous assignerons au 

costume un rôle purement fonctionnel, et que cette fonction sera d'ordre intellectuel, plus 

que plastique ou émotionnel. Le costume n'est rien de plus q ue le second terme d'un rapport 

qui doit à tout instant joindre le sens de l'œuvre à son extériorité. Donc, tout ce qui, dans le 

costume, brouille la clarté de ce rapport, contredit, obs curcit ou falsifie le  gestus  social du 

spectacle, est mauvais  ; tout ce qui, au contraire, dans les formes, les couleurs, les 

substances et leur agencement, aide à la lecture de ce  gestus , tout cela est bon.  

Eh bien, comme dans toute morale, commençons par les règles négatives, voyons d'abord ce 

qu'un costume de théâtre ne doit pas être (à condition, bien entendu, d'avoir admis les 

prémisses de notre morale).  

D'une manière générale, le costume de théâtre ne doit être à aucun prix un  alibi , c'est - à- dire 

un ailleurs  ou une justification  : le costume ne doit pas constituer un lieu visuel brillant et 

dense vers lequel l'attention s'évaderait, fuyant la réalité essentielle du spectacle, ce que l'on 

pourrait appeler sa responsabilité  ; et puis le costume ne doit pas être  non plus une sorte 

d'excuse, d'élément de compensation dont la réussite rachèterait par exemple le silence ou 

l'indigence de l'œuvre. Le costume doit  toujours garder sa valeur de pure fonction, il ne doit 

ni étouffer ni gonfler la pièce, il doit se garder de substituer à la signification de l'acte théâtral, 

des valeurs indépendantes. C'est donc lorsque le costume devient une fin en soi, qu'il 

commence à devenir condamnable. Le costume doit à la pièce un certain nombre de 

prestations  : si l'un de ces services est exagérément développé, si le serviteur devient plus 

important que le maître, alors le costume est malade, il souffre d'hypertrophie.  

Les maladies, les erreurs ou les alibis du costume de théâtre, comme on voudra, j'en vois 

pour ma part trois, fort communs dans notre art.  

La maladie de base, c'est l'hypertrophie de la fonction historique, ce que nous appellerons le 

vérisme archéologique. Il faut se rappeler qu'il y a deux sortes d'histoire  : une histoire 

intelligente qui retrouve les tensions profondes, les conflits spécifi ques du passé  ; et une 

histoire superficielle qui reconstitue mécaniquement certains détails anecdotiques  ; le 



 

37 
 

costume de théâtre a été longtemps un champ de prédilection pour l'exercice de cette 

histoire - là  ; on sait les ravages épidémiques du mal vériste dans l'art bourgeois  : le costume, 

conçu comme une addition de détails vrais, absorbe, puis atomise toute l'at tention du 

spectateur, qui se disperse loin du spectacle, dans la région des infiniment - petits. Le bon 

costume, même historique, est au contraire un fait visuel global  ; il y a une certaine échelle 

de vérité, au - dessous de laquelle il ne faut pas descendre , faute de quoi on la détruit. Le 

costume vériste, tel qu'on peut encore le voir dans certains spectacles d'opéra ou d'opéra -

comique, atteint au comble de l'absurde  : la vérité de l'ensemble est effacée par l'exactitude 

de la partie, l'acteur disparaît sou s le scrupule de ses boutons, de ses plis et de ses faux 

cheveux. Le costume vériste produit immanquablement l'effet suivant  : on voit bien que c'est 

vrai, et pourtant on n'y croit pas.  

Dans les spectacles récents, je donnerai comme exemple d'une bonne victoire sur le vérisme, 

les costumes du  Prince de Hombourg  de Gischia. Le  gestus  social de la pièce repose sur une 

certaine conception de la  militarité  et c'est à cette donnée argumentative que Gischia a 

soumis ses costumes  : tous leurs attributs ont été chargés de soutenir une sémantique du 

soldat beaucoup plus qu'une sémantique du XVII è siècle  : les formes, nettes, les couleurs, à 

la fois sévères et franches, les substances surtout, éléme nt bien plus important que le reste 

(ici, la sensation du cuir et du drap), toute la surface optique du spectacle, a pris en charge 

l'argument de l'œuvre. De même, dans la  Mutter Courage  du Berliner Ensemble, ce n'est 

nullement l'histoire - date qui a commandé la vérité des costumes  : c'est la notion de guerre 

et de guerre voyageuse, interminable, qui s'est trouvée soutenue, sans cesse explicitée non 

par la véracité archéologique de telle f orme ou de tel objet, mais par le gris plâtré, l'usure 

des étoffes, la  pauvreté, dense, obstinée, des osiers, des filins et des bois.  

C'est d'ailleurs toujours par les substances (et non par les formes ou les couleurs), que l'on 

est finalement assuré de retrouver l'histoire la plus profonde. Un bon costumier doit savoir 

donner au public le sens tactile de ce qu'il voit pourtant de loin. Je n'attends pour ma part 

jamais rien de bon d'un artiste qui raffine sur les formes et les couleurs sans me proposer 

un choix vraiment réfléchi mes matières employées  : car c'est dans la pâte même des objets 

(et non dans leur représentation plane), que se  trouve la véritable histoire des hommes.  

Une deuxième maladie, fréquente aussi, c'est la maladie esthétique  : l'hypertrophie d'une 

beauté formelle sans rapport avec la pièce. Naturellement, il serait insensé de négliger dans 

le costume les valeurs proprement plastiques  : le goût, le bonheur, l'éq uilibre, l'absence de 

vulgarité, la recherche de l'originalité même. Mais trop souvent, ces valeurs nécessaires 

deviennent une fin en soi, et de nouveau, l'attention du spectateur est distraite loin du théâtre, 

artificiellement concentrée sur une fonction parasite  : on peut avoir alors un admirable 

théâtre esthète, on n'a plus tout à fait un théâtre humain. Avec un certain excès de 

puritanisme, je dirai presque que je considère comme un signe inquiétant le fait d'applaudir 

des costumes (c'est très fréquent à Paris). Le rideau se lève, l'œil est conquis, on applaudit ; 

mais que sait - on alors, à la vérité, sinon que ce rouge est beau ou ce drapé astucieux  ? Sait -

on si cette splendeur, ces raffinements, ces trouvailles vont s'accorder à la pièce, la servir, 

con courir à exprimer sa signification  ? 

Le type même de cette déviation, est l'esthétique Bérard, employée aujourd'hui à tort et à 

travers. Soutenu par le snobisme et la mondanité, le goût esthétique du costume suppose 

l'indépendance condamnable de chacun des éléments du spectacle  : applaudir le s costumes 

à l'intérieur même de la fête, c'est accentuer le divorce des créateurs, c'est réduire l'œuvre à 



 

38 
 

une conjonction aveugle de performances. Le costume n'a pas pour charge de séduire l'œil, 

mais de le convaincre.  

Le costumier doit donc éviter à la fois d'être peintre et d'être couturier  ; il se méfiera des 

valeurs planes de la peinture, il évitera les rapports d'espaces, propres à cet art, parce que 

précisément la définition même de la peinture, c'est que ces rappo rts sont nécessaires et 

suffisants  ; leur richesse, leur densité, la tension même de leur existence dépasserait de 

beaucoup la fonction argumentative du costume  ; et si le costumier est peintre de métier, il 

doit oublier sa condition au moment où il devien t créateur de costumes  ; c'est peu de dire qu'il 

doit soumettre son art à la pièce  : il doit le détruire, oublier l'espace pictural et réinventer à 

neuf l'espace laineux ou soyeux des corps humains. Il doit aussi s'abstenir du style "grand 

couturier", qui règne aujourd'hui dans les théâtres vulgaires. Le  chic  du costume, la 

désinvolture apprêtée d'un drapé antique que l'on dirait tout droit sorti de chez Dior, la façon -

mode d'une crinoline sont des alibis néfastes qui brouillent la clarté de l'argument, fon t du 

costume une forme éternelle et "éternellement jeune", débarrassée des vulgaires 

contingences de l'histoire et, on le devine, ceci est contraire à la règle que nous avons posée 

au début.  

Il y a d'ailleurs un trait moderne qui résume cette hypertrophie de l'esthétique  : c'est le 

fétichisme de la maquette (expositions, reproductions). La maquette d'ordinaire n'apprend 

rien sur le costume, parce qu'il lui manque l'expérience essentielle, cell e de la matière. Voir 

sur scène des costumes - maquettes, ce ne peut être un bon signe. Je ne dis pas que la 

maquette ne soit pas nécessaire  ; mais c'est une opération toute préparatoire qui ne devrait 

regarder que le costumier et la couturière  ; la maquette  devrait être entièrement détruite sur 

la scène, sauf pour quelques très rares spectacles où l'art de la fresque doit être 

volontairement recherché. La maquette devrait rester un instrument et non devenir un style.  

Enfin, la troisième maladie du costume de théâtre, c'est l'argent, l'hypertrophie de la 

somptuosité, ou tout au moins de son apparence. C'est une maladie très fréquente dans notre 

société, où le théâtre est toujours l'objet d'un contrat entre le spectateur  qui donne son argent, 

et le directeur qui doit lui rendre cet argent sous la forme la plus visible possible  ; or il est 

bien évident qu'à ce compte - là, la somptuosité illusoire des costumes constitue une 

restitution spectaculaire et rassure  ; vulgairement , le costume est plus  payant  que l'émotion 

ou l'intellection, toujours incertaines, et sans rapports manifestes avec leur état de 

marchandise. Aussi dès qu'un théâtre se vulgarise, le voit - on renchérir de plus en plus sur 

le luxe de ses costumes, visités pour eux - mêmes et qui devienn ent bien vite l'attraction 

décisive du spectacle ( Les Indes Galantes  à l'Opéra,  Les Amants Magnifiques  à la Comédie -

Française). Où est le théâtre dans tout cela  ? Nulle part, bien entendu  : le cancer horrible de 

la richesse l'a complètement dévoré.  

Par un mécanisme assez diabolique, le costume luxueux ajoute d'ailleurs le mensonge à la 

bassesse  : le temps n'est plus (sous Shakespeare par exemple), où les acteurs portaient des 

costumes riches mais authentiques, venus des garde - robes seigneuriales  ; au jourd'hui la 

richesse coûte trop cher, on se contente du simili, c'est - à- dire du mensonge. Ainsi ce n'est 

même pas le luxe, c'est le toc qui se trouve hypertrophié. Sombart a indiqué l'origine 

bourgeoise du simili  ; il est certain que chez nous, ce sont su rtout des théâtres petit -

bourgeois (Folies - Bergère, Comédie - Française, Théâtres lyriques) qui en font la plus grande 

débauche. Ceci suppose un état infantile du spectateur auquel on dénie à la fois tout esprit 

critique et toute imagination créatrice. Natur ellement, on ne peut complètement bannir le 

simili de nos costumes de théâtre  ; mais si l'on y a recours, on devrait au moins toujours 



 

39 
 

le  signer , refuser d'accréditer le mensonge  : au théâtre, rien ne doit être caché. Ceci découle 

d'une règle morale très simple, qui a toujours produit, je crois, le grand théâtre  : il faut faire 

confiance au spectateur, lui remettre résolument le pouvoir de créer l ui- même la richesse, 

de transformer la rayonne en soie et le mensonge en illusion.  

Et maintenant, demandons - nous ce que doit être un bon costume de théâtre  ; et puisque nous 

lui avons reconnu une nature fonctionnelle, essayons de définir le genre de prestations 

auxquelles il est tenu. J'en vois pour ma part, au moins deux, essentielles.  

D'abord,  le costume doit être un argument . Cette fonction intellectuelle du costume de théâtre 

est le plus souvent aujourd'hui ensevelie sous des fonctions parasites, que nous venons de 

passer en revue (vérisme, esthétique, argent). Pourtant, dans toutes les grandes époques de 

théâtre, le costume  a eu une forte valeur sémantique  ; il ne se donnait pas seulement à voir, 

il se donnait aussi à lire, communiquait des idées, des connaissances ou des sentiments.  

La cellule intellective, ou cognitive du costume de théâtre, son élément de base, c'est le  signe . 

Nous avons, dans un récit des  Mille et Une Nuits , un magnifique exemple de signe 

vestimentaire  : on nous y apprend que chaque fois qu'il était en colère le Calife Haroum Al 

Rachid revêtait une robe rouge. Eh bien le rouge du Calife est un signe, le  signe  spectaculaire 

de sa colère  : il est chargé de transmettre visuellement aux sujets du Calife une donnée 

d'ordre cognitif  : l'état d'esprit du souverain et toute s les conséquences qu'il implique.  

Les théâtres forts, populaires, civiques, ont toujours utilisé un code vestimentaire précis, ils 

ont largement pratiqué ce que l'on pourrait appeler une politique du signe  : je rappellerai 

seulement que chez les Grecs, le masque et la couleur des parements  affichaient à l'avance 

la condition sociale ou sentimentale du personnage  ; que sur le parvis médiéval et sur la 

scène élisabéthaine, les couleurs des costumes, dans certains cas, symboliques, 

permettaient une lecture diacritique en quelque sorte, de l'ét at des acteurs  ; et qu'enfin dans 

la Commedia dell'arte, chaque type psychologique possédait en propre son vêtement 

conventionnel. C'est le romantisme bourgeois qui, en diminuant sa confiance dans le pouvoir 

intellectif du public, a dissous le signe dans u ne sorte de vérité archéologique du costume  : 

le signe s'est dégradé en détail, on s'est mis à donner des costumes véridiques et non plus 

signifiants  : cette débauche d'imitation a atteint son point culminant dans le baroque 1900, 

véritable pandémonium du costume de théâtre.  

Puisque nous avons tout à l'heure esquissé une pathologie du costume, il nous faut signaler 

quelques - unes des maladies qui risquent d'affecter le  signe  vestimentaire. Ce sont en 

quelque sorte des maladies de nutrition  : le signe est malade chaque fois qu'il est mal, trop 

ou trop peu nourri de signification. Je citerai parmi les maladies les plus communes  : 

l'indigence du signe (héroïnes wagnériennes en c hemise de nuit), sa littéralité (Bacchantes 

signalées par des grappes de raisin), la surindication (les p lumes de Chantecler juxtaposées 

une à une  ; total pour la pièce  : quelques centaines de kilos)  ; l'inadéquation (costumes 

"historiques", s'appliquant indifféremment à des époques vagues) et enfin la multiplication et 

le déséquilibre interne des signes (par  exemple, les costumes des Folies - Bergère, 

remarquables par l'audace et la clarté de leur stylisation historique, sont compliqués, 

brouillés de signes accessoires, comme ceux de la fantaisie ou de la somptuosité  : tous les 

signes y sont mis sur le même pla n). 

Peut- on définir une  santé  du signe  ? Il faut ici prendre garde au formalisme  : le signe est 

réussi quand il est fonctionnel  ; on ne peut en donner une définition abstraite  ; tout dépend du 

contenu réel du spectacle  ; ici encore, la santé est surtout une absence de maladie  ; le 



 

40 
 

costume est sain quand il laisse l'œuvre libre de transmettre sa signification profonde, quand 

il ne l'encombre pas et permet en quelque sorte à l'acteur de vaquer sans poids parasite à 

ses tâches essentielles. Ce que l'on peut du moins dire, c'est qu'on b on code vestimentaire, 

serviteur efficace du  gestus  de la pièce, exclut le naturalisme. Brecht l'a remarquablement 

expliqué à propos des costumes de  La Mère : scéniquement on ne  signifie  pas (signifier  : 

signaler et imposer) l'usure d'un vêtement, en mettan t sur scène un vêtement réellement usé. 

Pour se manifester, l'usure doit être  majorée  (c'est la définition même de ce qu'au cinéma on 

appelle la photogénie), pourvue d'une sorte de dimension épique  : le bon signe doit toujours 

être le fruit d'un choix et d'une accentuation  ; Brecht a donné le détail des opérations 

nécessaires à la construc tion du  signe  de l'usure  : l'intelligence, la minutie, la patience en 

sont remarquables (traitement du costume au chlore, brûlage de la teinture, grattage au 

rasoir, macul ation par des cires, des laques, des acides gras, trous, raccommodages)  ; dans 

nos théâtres, hypnotisés par la finalité esthétique des vêtements, on est encore fort loin de 

soumettre radicalement le  signe  vestimentaire à des traitements aussi minutieux, et surtout 

aussi "réfléchis" (on sait qu'en France, l'art est suspect, s'il pense)  ; on ne voit pas Léonor Fini 

portant la lampe à souder dans l'un de ces beaux rouges qui font rêver le Tout - Paris.  

Autre fonction positive du vêtement  : il doit être une humanité , il doit privilégier la stature 

humaine de l'acteur, rendre sa corporéité sensible, nette et si possible déchirante. Le costume 

doit servir les proportions humaines et en quelque sorte sculpter l'acteur, faire sa silhouette 

naturelle, laisser imaginer que  la forme du vêtement, si excentrique soit - elle par rapport à 

nous, est parfaitement consubstantielle à sa chair, à sa vie quotidienne  ; nous ne devons 

jamais sentir le corps humain bafoué par le déguisement.  

Cette humanité du costume, elle est largement tributaire de son entour, du milieu substantiel 

dans lequel se déplace l'acteur. L'accord réfléchi entre le costume et son fond est peut - être 

la première loi du théâtre  : nous savons bien, par l'exemple de cert aines mises en scène 

d'opéra, que le fouillis des décors peints, le va - et- vient incessant et inutile des choristes 

bariolés, toutes ces surfaces excessivement chargées, font de l'homme une silhouette 

grotesque, sans émotion et sans clarté. Or le théâtre ex ige ouvertement de ses acteurs une 

certaine exemplarité corporelle  ; quelque morale qu'on lui prête, le théâtre est en un sens 

une fête du corps humain et il faut que le costume et le fond respectent ce corps, en 

expérimentent toute la qualité humaine. Plu s la liaison entre le costume et son entour est 

organique, mieux le costume est justifié. C'est un test infaillible que de mettre en rapport un 

costume avec des substances  naturelles  comme la pierre, la nuit, le feuillage  : si le costume 

détient quelqu'un des vices que nous avons indiqués, on voit tout de suite qu'il souille le 

paysage, y apparaît mesquin, flappi, ridicule (c'était le cas, au cinéma, des costumes de  Si 

Versailles m'était conté , dont l'artifice borné contrariait les pierres et les horizons du 

château)  ; inversement, si le costume est sain, le plein air doit pouvoir l'assimiler, l'exalter 

même.  

Un autre accord difficile à obtenir et pourtant indispensable, c'est celui du costume et du 

visage. Sur ce point, combien d'anachronismes morphologiques  ! combien de visages tout 

modernes posés naïvement sur de fausses fraises ou de faux drapés  ! On sait q ue c'est là l'un 

des problèmes les plus aigus du film historique (sénateurs romains à la tête de shérifs, à 

quoi il faut opposer la  Jeanne d'Arc  de Dreyer). Au théâtre, c'est le même problème  : le 

costume doit savoir  absorber  le visage, on doit sentir qu'i nvisible mais nécessaire, un même 

épithélium historique les couvre tous deux.  



 

41 
 

En somme, le bon costume de théâtre doit être assez matériel pour signifier et assez 

transparent pour ne pas constituer ses signes en parasites. Le costume est une écriture et 

il en a l'ambiguïté  : l'écriture est un instrument au service d'un propos qui la  dépasse  ; mais 

si l'écriture est ou trop pauvre ou trop riche, ou trop belle ou trop laide, elle ne permet plus 

la lecture et faillit à sa fonction. Le costume aussi doit trouver cette sorte d'équilibre rare qui 

lui permet d'aider à la lecture de l'acte t héâtral sans l'encombrer d'aucune valeur parasite  : il 

lui faut renoncer à tout égoïsme et à tout excès de bonnes intentions  ; il lui faut passer en soi 

inaperçu mais il lui faut aussi exister  : les acteurs ne peuvent tout de même pas aller nus  ! Il 

lui fa ut à la fois être matériel et transparent  : on doit le voir mais non le regarder. Ceci n'est 

peut- être qu'une apparence de paradoxe  : l'exemple tout récent de Brecht nous invite à 

comprendre que c'est dans l'accentuation même de sa matérialité que le costu me de théâtre 

a le plus de chance d'atteindre sa nécessaire soumission aux fins critiques du spectacle.  

« Les maladies du costume de théâtre  », Roland Barthes,  Article paru dans la revue « Théâtre 

populaire  », 1955 

 



VOS CONTACTS

POUR LE THÉÂTRE NATIONAL DE NICE :

JEANNE PHILIPPOT, ATTACHÉE À LA MÉDIATION ET AUX RELATIONS AVEC LES PUBLICS : jeanne.philippot@theatredenice.org

INÈS LENGLET, ATTACHÉE À LA MÉDIATION ET AUX RELATIONS AVEC LES PUBLICS : ines.lenglet@theatredenice.org

POUR LA DAAC-RECTORAT DE NICE :

MARILYN ORLANDI, ENSEIGNANTE ET CHARGÉE DE MISSION : marilyn.orlandi@ac-nice.fr

DOSSIER PÉDAGOGIQUE
MISE EN PAGE THÉÂTRE NATIONAL DE NICE

VERSION DU 12 décembre 2025


